Стенограмма видеобеседы Батюшки на Ютубе от 30.07.2022

Об истинном апокатастасисе (всеобщем восстановлении, спасении).

Мир всем! Всем доброго здравия, внимания, усердия, понимания и старания!

Сегодня мы рассмотрим очень сложную тему, которая не была до конца разработана Святыми Отцами, более того она разделила Святых Отцов на тех, кто принимали и на тех, кто отвергали утверждение о всеобщем обновлении и я не касался этой темы, не исследовал ее, так знал, что учение о всеобщем спасении осуждено в лице Оригена во всяком случае, почему-то не осуждено у Григория Нисского святителя и сам не занимался этим как бы, ну, это далекое дело, так сказать, прямо на спасение оно не влияет, то есть принимаешь или отвергаешь, это к спасению не имеет никакого отношения, потому что человек, отчасти мы знаем гадательно, как сквозь тусклое стекло, многие вещи мы знаем только отчасти, но, занимаясь другими богословскими темами как бы подошло, общая подготовка и затем Сам Господь Бог вдруг вложил мне, то есть, живущий Дух Святый во мне, вложил в виде откровения. Дело в том, что на такие вещи не возможно влиять, усвоить, если они будут только со стороны какого-то человека, путь даже Святого человека. Мы видим, что отношение разное и вот эта вот неясность в отношении Церкви, Церковь тоже такую тоже позицию заняла не ясную и никак иначе, кроме как откровением Живого Бога утвердиться в этой теме не возможно. И после этого откровения мне стало все ясно, потому что оно увязывается со всей предыдущей Богословской картиной, которая от дней творения, постоянно возвращаемся ко дням творения этого мира и так далее и все больше и больше узнаем и о Боге, и о сотворенном мире и о мирах Небесном и земном, и так далее, и так далее. И все это неизбежно приводит нас к эсхатологии.

Дело в том, что вопрос апокатстасиса - всеобщего обновления, это перевод с греческого, он не является догматическим, он является эсхатологическим, а эсхатология это то, что не входит в историю человека, а лежит за пределами истории человека. История человека начинается с его сотворения и завершается на страшном Суде и она может только фиксироваться, вот был такой факт, был такой человек, были такие-то деяния и все. Эсхатология находится не у людей, а у Бога, ее события приготовлены и будут осуществляться промыслом Бога, его действием, поэтому она вне власти людей. Мы можем знать из нее только то, что Богу угодно нам открыть, а многие вещи Он не открывает, мы и не знаем, узнаем только по мере наблюдения, как они будут осуществляться самим Богом. Поэтому, Бог счел нужным открыть это, то кто мы такие, чтобы противиться Богу? Поэтому мы и рассматриваем. Повторяю, что принятие этого обогатит вас, неприятие, не лишит вас вечной жизни, если вы будете все остальное делать согласно условиям Бога. То есть на ваше спасение принятие и непринятие этого никак не сказывается. (6:00) а вот на ваше мировоззрение может сказаться, то есть очень обогатиться и более цельной сделать картину и прославить Бога.

И мы должны знать, что согласно требованию Святых Отцов, предел православия, предел истинности заключен в «Символе веры», в Символе нашей православной веры. После «Символа веры» все остальное является Богословскими мнениями, которые Церковь может рассматривать, может какие-то не успела рассмотреть, которые может принять, которые может не принять. Но не принятие Церковью не говорит, что это отвергнутое мнение не истинное, просто оно не полезное по каким-то причинам. Поэтому говорить в отношении людей, которые принимают учение о всеобщем обновлении, речь идет о спасении, ересью нельзя, (7:23), это не является ересью, это является таким частным Богословским мнением, Отцы, которые его разделяли, они скорее всего получили откровение от Бога. Но поскольку это эсхатология, то там ничего нельзя доказать, там можно только предоставить откровение Божие, но его нельзя доказать. Вот как я вам могу доказать, что я получил это от Бога? Я могу об этом утверждать. Но доказать это вам каждому из вас, я не могу. Если вы мне верите, то верите и этому, если не верите, то не верите и этому. Это ваше право.

Итак, обратимся к «Символу веры» и что там в сторону эсхатологии чем заканчивается: «И паки Грядущего со славою», - это о Христе говорится, - «судити живых и мертвых» - это к Суду, но это еще человеческая история, которая завершается этим Судом, поэтому мы исповедуем, что Господь опять придет Вторым Пришествием на Землю судить живых и мертвых. «Его же Царствию не будет конца» - вот четко указано одно, что Его Царствию, то есть Христа, наступающему после Страшного Суда, не будет конца, - это единственное что мы знаем из «Символа веры» по эсхатологии. И еще мы знаем: «Чаю воскресения мертвых и Жизни будущего века», то есть всеобщее воскресение мертвых тоже последует перед Страшным Судом, а после Страшного Суда начнется жизнь будущего века. Все. Какая жизнь? Что будет с людьми? Ничего не открыто, не указано. Указано только о Царстве Христа, что ему не будет конца. И вы видите, ничего не сказано о мучениях, вообще не сказано о мучениях ничего. Вот догматика не касается мучений и мы узнаем об этом из других мест Священного Писания, но не из «Символа веры». «Символа веры» достаточно для спасения, потому что в нем содержатся основные догматы, необходимые для спасения. Те, которые не входят в «Символ веры», они являются частным Богословским мнением и могут приниматься, могут не приниматься, но собственно на спасение человека, они не влияют прямо, хотя человек может в них и заблуждаться, но это не догматическое заблуждение, оно не ведет к погибели. Но, исследующие Писание и хотящие знать больше, шире и глубже, они могут милостью и помощью Бога и даром Бога получить эти знания для себя, но не для Церкви. Поэтому это учение излагается для людей, а не для Церкви. Ибо Церковь не может вынести свое суждение по нему, ибо для этого нужно провести Вселенский Собор, который в настоящих условиях провести не возможно (11:36) в виду массового отступления всех поместных Церквей от истины, от Христа, от лишения спасительной благодати, поэтому этот вопрос не может быть разрешен на человеческом уровне.

Итак, посмотрим места Священного Писания, которые говорят нам хоть нечто о мучениях.

Вот Евангелие от Матфея 25 глава, там где Господь описывает завершающую часть Его Суда, который именуется Страшным Судом, они звучат так: «И пойдут сии», - то есть осужденные, проклятые - «И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь вечную.» (Мф 25:46)

И вот здесь противники учения о всеобщем обновлении могут сказать: «Ну вот же, прямо написано, что мука вечная», но придется так мыслящих и так предполагающих разочаровать, обезкуражить, потому что выражение «вечное», не означает «безконечное». Вот сказано же «Его же Царствию не будет конца». Господь сказал «Царство вечное», но что значит «вечное»? Слово «вечное» означает, что оно измеряется веками, под веком раньше было в допотопном мире - тысячу лет, а в нашем мире — это сто лет. Поэтому хоть сто лет бери за основу, хоть тысячу лет, но это единица измерения времени, а не указание на безконечность и на безвременье, поэтому наоборот «мука вечная» означает, что там вполне возможно через какое-то там количество веков и завершение ее. Но жизнь вечная может измеряться веками, но ей не будет конца в виду того, что она будет в Царстве Христа Бога, которому не будет конца, поэтому и жизни не будет конца. Поэтому правильнее было бы написать, перевести это, эту фразу: «И пойдут сии в муку вечную, а праведники в жизнь безконечную.» Вот как мы поем в поминальных Богослужениях Панихидах: «И жизнь безконечная», мы там прямо говорим: «Жизнь безконечная», то есть мы желаем усопшей душе.

И нигде в Священном Писании вы не найдете, ибо этого нет о безконечности мучений вы встретите слово «вечные» много раз и очень много раз в контексте слова «вечное» будет показано, что это касается какого-то длительного времени. Я не буду приводить эти места, их много, я все их нашел в Ветхом Завете и так далее, показывал своим чадам, если хотите проверьте, потрудитесь, наберите в поисковике слово «вечный» и начиная с книги Бытия и вот вы сами прочитаете и увидите те события, которые описаны явно уже закончились и отложены, завершились и так далее, а к ним применялось слово «вечное». Так что слово «вечное» не является указанием на безконечное.

И второе важное место, которое можно привести, это из Книги Откровения, потому что откровение — это уже опять-таки Книга не догматическая, а эсхатологическая, хотя в ней есть и историческая часть, но она больше эсхатологическая. И мы читаем что же будет согласно этой Книги:

«Се гряду скоро и возмездие Мое со Мною, чтобы воздать каждому по делам его»,

- то есть эта истина, что Господь придет воздать каждому по делам его. То есть для этого и будет Суд.

«Я есмь Альфа и Омега, начало и конец, Первый и Последний. Блаженны те, которые соблюдают заповеди Его, чтобы иметь им право на древо жизни и войти в город воротами. А вне — псы и чародеи, и любодеи, и убийцы, и идолослужители, и всякий любящий и делающий неправду. (Откр 22:13-15),

- то есть их положение описывается как «вне».

Еще есть: «и бросьте его во внешнюю тьму, где будет плач и скрежет зубов» (Мф.22:13).

«И Дух и невеста говорят: приди! И слышавший да скажет: приди! Жаждущий пусть приходит, и желающий пусть берёт воду жизни даром.» (Откр 22:17),

- то есть жаждущий пусть приходит, не указано тут ничего, кроме как жаждущий, жаждущий жизни.

«И желающий пусть берет воду жизни даром»,

- она дается даром.

Так вот когда произошло грехопадение ангелов, затем людей. То образовалась партия смерти, партия людей, а смерть — это разрушение, уничтожение, партия людей, которые не согласились с Божественным бытием и выступили против Бога, против Его бытия и образовалось зло, то есть появились злые существа, которые Бог злыми не создавал, но они сами сделались злыми используя, злоупотребляя свободу воли и выбора, и они выбрали уйти от Бога, если нельзя Бога победить, то уйти от Бога и аннигелироваться. Но аннигелироваться у них не получается, Бог не дает, поэтому они обрекают себя на вечные мучения, но эти мучения не безконечные, опять-таки не путаем, да? - вечные - это одно, безконечные — это другое, но какие-то вечные мучения в озере огненном, то есть вне Царства Христа Бога, ибо не возможно представить, чтобы в царстве Христа Бога было место вечных мучений, оно где-то вне. Мы не знаем как это, что это, но мы знаем, что оно вне. (20:20)

И дальше уже в отношении Книги Откровения можно согрешить:

«И я также свидетельствую всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых написано в книге сей;» (Откр 22:18).

- то есть наказание за этот грех что-то добавить, приложить к словам пророчества книги этой, страшнейшее наказание — язвы, о которых написано в этой книге.

«И если кто отнимет что от слов книги пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге жизни, и в святом граде, и в том, что написано в книге сей.» (Откр 22:19)

- то есть отнимет перечисленное за что? За то, если кто-то отнимет что-то от Книги сей, то есть что это за грех, да? Какое-то слово там или фразу отнял и без нее всю книгу представил без этой фразы. И все и ты обрекаешь себя, что Бог отнимает участие в Книге Жизни. Да? То есть казалось бы за такой малый грех, для нас вообще ничтожный, подумаешь что-то не так сказал или что-то не сказал. А на самом деле очень серьезное наказание.

И вспоминаем слова Господа, сказанные Апостолам, когда они стали силой Бога изгонять бесов: «однако ж тому не радуйтесь, что духи вам повинуются, но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесах.» (Лк.10:17) в Книге Жизни, то есть в Книгу Жизни записываются те, которые сразу войдут в Жизнь Безконечную.

Итак, мы должны четко понимать, что эсхатология принадлежит Богу, она может нам передаваться только в виде Божественных откровений, никак иначе, это не человеческое мнение, человек ничего не узнает об этом, если Бог ему не откроет.

Историю людей могут фиксировать люди и может Бог открывать, как оно было на самом деле, но она фиксируется, то что прожито фиксируется.

Итак, апокатастасис, вы знаете, - это учение о всеобщем обновлении, то есть всех творений без исключения, включая сатану, именуемого дьяволом. (23:20) И мы узнаем из Писания, что существуют мучения в аду, и в Новом Завете Господь рассказывает случай, когда богач и нищий Лазарь были перемещены в ад, но в разные места, это на Лоно Авраама нищий Лазарь, а богач в огне … своей (23:56) он просил, чтобы Авраам послал Лазаря, чтобы мокнуть палец в воду и приложить к его языку, потому что это для него была уже большая отрада, но в этом рассказе мы видим изменение сознания, находящихся в мучениях, это очень важно, потому что он уже, когда понял, что ему нельзя получить облегчение, потому что между ними бездна непроходимая, то он стал говорить о братьях: «у меня есть пять братьев на Земле, пошли к ним кого-то чтоб он воскрес из мертвых» - в аду воскресение мертвых уже исповедует, да? - «и рассказал им, чтобы они не попали в место мучения», то есть это уже забота о других людях, уже проявление какой-то эмпатии, начатки любви, поэтому мы видим, что человек и после смерти, находясь в аду, может менять свое сознание, свое отношение, а это - основа, это важно, потому что изменение произошло.

Вот не изменение держит человека в мучениях после положенного срока, который Бог назначил, скажем, потому что человека в тюрьму посадили, дали там два, пять, десять лет, он отсидел, и дальше уже от него зависит выйдет он или нет, если он будет вести себя нормально, он воспользуется, он выходит, а если нет, не хочет, он может остаться.

Мы должны знать. Что мучения в аду конечны и это свидетельствует Священное Писание. То есть ад, мучения ада существуют только сейчас до Страшного Суда, после Страшного Суда что сказано в Книге Откровения, что ад и смерть были брошены в озеро огненное, то есть основным местом изоляции во веки веков или вечная, вечной изоляцией является озеро огненное, то есть некоторое место именуемое в Писании «озером огненном», еще «озером серным», туда будут брошены лжепророк, зверь, сатана, ну и все делающие неправду и беззаконие. Но поскольку ад будет брошен туда, то, конечно же он не нужен уже, за ненужностью. А сейчас он нужен, потому что люди, живущие в истории разделяются, сначала все шли в ад: представители допотопного мира, потом ветхо-заветный период все шли в ад. Только там было разделение внутри ада: Лоно Авраама и зона мучений. И когда Господь сошел во ад, то Он по всему аду прошелся проповедовал и вывел всех, кто уверовал в Него, и можно сказать что ад опустел. Есть такие свидетельства в Богослужении, что ад повержен, опустел и так далее, и так далее. Трудно назвать ад поверженным, если там сохранилось большинство насельников. Более того Господь их воскресил всех - это первое воскресение известное нам и уже они в обновленных телах известного качества все были перенесены на Небо и соответственно проживают там сейчас и ждут завершения человеческой истории. Ибо, пока не завершится человеческая история Страшным Судом, не может открыться Царство Небесное во всей полноте. А представители Нового Завета все идут душами в Царство Небесное, но душа — это не человек, тело его ждет воскресения мертвых: «чаю воскресения мертвых и жизни будущего века». Поэтому мы ждем всеобщего воскресения мертвых, то есть всех кто … мертвыми (29:00), все будут воскрешены Богом, те кто сидели сотни, некоторые тысячи лет, кто душами в Царстве Божием, некоторые в аду, ждут сотни и две тысячи некоторые с лишним лет. Итак, это что касается ада.

Теперь, мучения в озере огненном, в этом огне, они вечные? Да, они вечные, если под словом «вечные» понимать очень много веков: «во веки веков», то есть не известное огромное число веков. Но мучения в огне озера огненного безконечны, то есть они не будут иметь конца? - нет. Такого указания нигде не существует, то есть это не является истиной, то есть это является додумкой. придумкой тех людей, которые хотят чтобы так было и которые не спросили об этом у Бога, они просто слово «вечное» превратили в «безконечное», подмена такая и радуются тому, что грешники будут безконечно гореть.

Теперь рассмотрим отношение к учению об апокатастасисе Оригена, осужденное Церковью, затем изложение апокатастасиса Святителя Григория Нисского и изложение учения апокатастасиса Преподобным Исааком Сириным.

По Оригену кратко... Ориген был осужден, потому что он предлагал совершенно ложную идею обновления и затем завершение этого мира и создание Нового мира, опять Господь будет воплощаться, опять будет страдать и так до безконечности, то есть он такую придумал идею, что вот это безконечное повторение одного и того же, плюс перевоплощение душ, предсуществование душ, все эти ложные учения Церковь осудила и другие были у него всякие ложные мнения наряду с истинными, конечно же, он не во всем ошибался и как бы в целом поставил Оригена в положение лжеучителя и ересиарха по некоторым догматическим вещам. Поэтому мы не можем отвергнуть учение истинного апокатастасиса на основании того, что Церковь отвергла учение изложение апокатастасиса Оригеном, то есть это разные вещи, то есть, есть истинный апокатастасис, а есть ложный. Также, как есть хилиазм истинный и хилиазм ложный. Вот ложный хилиазм осужден Церковью, как и ложный апокатастасис. И свидетельством этого является то, что Церковь не осудила изложение апокатастасиса святителем Григорием Нисским, которого Церковь на вселенском соборе объявила Отцом Отцов, Столпом Церкви. Поэтому кратенько посмотрим на суть:

«Эсхатологическое учение Григория является одним из самых разработанных в христианской лит-ре IV в. Он посвятил эсхатологии трактат «Диалог о душе и воскресении». Рассуждения по отдельным аспектам этого учения можно найти в сочинениях «Об устроении человека», «Большое огласительное слово», «Слово об усопших», «Беседа на 1 Кор 15. 28» и др.

Григорий разделял основные эсхатологические представления Оригена о том, что конец всегда подобен началу, и потому в конце мировой истории произойдет «всеобщее восстановление» (ἀποκατάστασις), то есть возврат всей разумной природы в первоначальное состояние; что воскресение произойдет в «телесной форме»; что воскресшие тела будут духовными; что адские огненные наказания имеют очистительное и врачевательное значение; что зло и порок в конце концов навсегда исчезнут из мира и все будут спасены. Вместе с тем эсхатологическое учение Григория никак не связано с характерными для Оригена идеями предсуществования душ и перевоплощения, которые святитель решительно отвергал. Кроме того, эсхатологию Григория отличают от оригеновской некоторые новые черты, в частности учение о блаженстве как бесконечно возрастающем состоянии - эпектасисе.

Григоий учил о воскресении как о возвращении в то состояние, которое было утрачено в результате грехопадения: «Когда мы совлечемся этой мертвенной и безобразной одежды, наложенной на нас из кож неразумных животных (а слыша о коже, я имею в виду наружность неразумной природы, в которую мы облеклись, освоившись со страстью), тогда все, что было на нас от кожи неразумных животных, свергнем с себя при совлечении одежды».

«Когда по истечении долгого периода времени из природы будет истреблено зло, которое ныне примешалось и сроднилось с ней, поскольку совершится восстановление пребывающих ныне во зле в первоначальное состояние, тогда воздастся единогласное благодарение всей твари: и претерпевших наказания при очищении, и не нуждавшихся даже в начале очищения». Тогда Христу покорятся все разумные существа - небесные, земные и преисподние, причем к последним относятся не только грешники, но и злые духи, демоны: «После длинных вековых периодов зло исчезнет и ничего не останется вне добра, и преисподними единогласно исповедано будет господство Христово». Более того, благость Божия спасет не только грешных людей и демонов, но и «самого изобретателя порока» - диавола.

Учение о всеобщем спасении также было предложено святителем Григорием Нисским. На Пятом Вселенском соборе, когда было осуждено учение Оригена, относительно православия свт. Григория не было высказано никаких сомнений. Отцы Собора, очевидно, не считали, что учение святителя содержит какие-либо черты оригенизма, поскольку в богословских построениях свт. Григорий исходил из совершенно иных, нежели Ориген, предпосылок, не разделяя учения Оригена о предсуществовании и перевоплощении душ. Шестой Вселенский Собор (681) включил имя свт. Григория в число «святых и блаженных отцов», а Седьмой Вселенский Собор (787) назвал святителя «отцом отцов», подтвердив его значение как вселенского учителя веры.

В истории церкви проблема апокатастасиса не всегда решалась в рамках частного богословского мнения. Когда она оставалась в этих рамках, церковь соборно не осуждала взглядов сторонников апокатастасиса. Так, в течение долгого времени не были осуждены касавшиеся этой проблемы воззрения Оригена, а богословское мнение свт. Григория Нисского вовсе не подвергалось осуждению. Когда же эти взгляды становились привлекательными для многих христиан, например для монахов-оригенистов, Церковь подвергала их строгому осуждению.»

То есть для масс членов Церкви этого учения Церковь придерживалась из соображений что люди могут как бы: «А, раз все равно будем помилованы...», перестать идти путем покаяния и усваивать спасение заслугами Христа. И чуть ниже мы поговорим почему это слабое возражение, но Церковь так считала педагогически, поэтому не осуждая истину как бы всеобщего восстановления, а придерживая ее, и вот пришло время, когда сейчас нужно уже расставить все точки над всеми «i».

Теперь посмотрим учение Исаака Сирина на эту же тему:

«В будущее блаженство никто не войдет по принуждению: каждый должен сделать свой собственный выбор в пользу Бога.»

-то есть это сохраняется и в отношении всеобщего восстановления тех, которые будут осуждены Богом на длительное пребывание в озере огненном.

«Этот выбор делается людьми в земной жизни и выражается в отказе от страстей и в покаянии: «Не по какому-либо принуждению, и не против воли своей, и не без покаяния наследуют они ту будущую славу; но угодно было премудрости Его, чтобы по своей свободной воле избирали они благое и таким образом имели доступ к Нему».

- это к тем, кто воспользуется искуплением и спасением, предоставленным нашим Господом Иисусом Христом. (40:26)

«Исаак Сирин был сторонником учения о всеобщем спасении, что сближает его со Святителем Григорием епископом Нисским. Исаак Сирин считает, что идея возмездия вообще не применима к Богу. Все действия Бога по отношению к человечеству проистекают из Его неизменной вечной доброты, любви и сострадания.»

- Истинно так.

«Поэтому Богохульным является мнение, что Бог может делать что-либо из мести или воздаяния. Такое мнение тем более не приемлемо, что Бог заранее, еще прежде сотворения человека. Знал о его будущих грехах и падениях и однако сотворил его. стыдно даже помыслить такое о Боге, чтобы возмездие за злые дела могло быть обретено в Нем, ибо таком образом мы приписали бы немощь Этому Естеству, будто бы Он делал что-либо из возмездия за заранее известные Ему злые дела тех, чье естество с честью и великой любовью привел Он в бытие. Еще худшим является мнение о том, что Бог позволяет людям грешить в земной жизни ради того, чтобы вечно наказывать их после смерти. Это богохульное и извращенное представление о Боге клевета на Бога. При правильном образе мысли о Боге следует отклонять всякую идею о том, что какая-либо немощь или страстность, или что — либо еще могущее появиться в процессе воздаяния за доброе или злое, относится к этому Славному Естеству, напротив все действия Бога направлены к единому вечному благу, получает ли каждый осуждение или что-либо славное от Него по способу воздействия да не будет, но в целях пользы. проистекающей от всего этого. Исаак Сирин считает, что исход человеческой истории должен соответствовать величию Творца, участь человека должна быть достойна милосердия Бога и геенские мучения должны иметь конец не для того Милосердный Владыко сотворил существа, чтобы безжалостно подвергнуть их нескончаемой скорби, тех о ком Он знал прежде их создания, во что они превратятся и которых Он все-таки сотворил. В подтверждении своих взглядов Исаак Сирин ссылается на учение Феодора Мопсуэстийского, (43:30) что мучение в будущем веке не бесконечны, а также на мысли Диодора Тарсийского, который считал, что мучения грешников кратковременно, а блаженство их, после выхода оттуда, вечно.»

- ну, поскольку эти лица были там осуждены за другие мнения Церковью, поэтому считается, что эта ссылка Исаака Сирина на них, так сказать не адекватна. Но может он и не ссылался, а сам к этому пришел через откровение Божие, это все пока для нас закрыто.

Дальше, как пишет Иссак Сирин:

«Все несчастья и страдания, которые выпадают на долю человека, посылаются от Бога для того, чтобы привести человека к внутреннему изменению.»

- ну мы же это знаем и это общее учение Святых Отцов, единственное расхождение идет уже о тех изменениях, которые после смерти, а за земную жизнь это все, и даже за пребывание а аду до Страшного суда тоже там люди повыходят.

«Бог никогда не мстит нам за прошлое – ни в настоящей, ни в будущей жизни – но всегда заботится о нашем будущем: Бог не мститель за зло, но исправитель зла. Если бы это было не так, то какое соответствие было бы между пришествием Христа и делами поколений, которые были до Него? Неужели воздаянием за те злые дела кажется тебе это великое сострадание? Скажи мне, если Бог – мздовоздаятель и по способу возмездия совершает дела Свои, в чем именно усматриваешь ты здесь доказательство возмездия, о, человек? Покажи мне!

Идея любви противоречит идее возмездия. Кроме того, если бы мы предположили, что Бог будет вечно мучить грешников, мы пришли бы к мысли о том, что сотворение мира было неудачей и ошибкой – Бог оказался не в силах противостоять злу, которое не в Его воле: тогда в соответствии с таким ребяческим взглядом Создатель окажется немощным ибо после того, как созданное Им растлилось против Его воли, Он задумал некое другое средство и воздаяние за его растление, уготовил ему множество зол. Такие мнения являются немощными по отношению к Самому Создателю. Согласно Исааку Сирину состояние удаления от Бога является противоестественным, и Бог не допустит, чтобы те кто удалились от Него, остались в этом состоянии навсегда. Он приведет всех отпавших от Него ко спасению, но это спасение не будет воспринято ими по принуждению.»

- это очень важно и это не будет по принуждению, поэтому все, которые будут возражать: «О, нарушается воля человека», - не нарушается, я объясню потом как.

«Они обратятся к Богу по собственной воле в силу того, что духовно повзрослеют. Цель с которой твари были приведены в бытие остается прежней вне зависимости от того на какой путь они встали и какой цели они все равно рано или поздно будут приведены. Отсюда вытекает для Исаака Сирина необходимость конечного спасения грешников и демонов, которые не будут обречены Богом на вечную погибель,»

- на безконечную, да.

«поскольку к единому равному состоянию совершенства, подошедшим своему собственному бытию намеревается Он привести их к состоянию, в котором святые ангелы находятся сейчас в совершенстве любви и безстрастного сознания. Все отпавшие от Бога вернутся к Нему, благодаря тому кратковременному мучению в геенне, которое уготовано им для того, чтобы они очистились в огне страдания и покаяния, пройдя через это очищение огнём, они достигнут равноангельного состояния, может быть они даже будут возвышены даже до большего совершенства, чем те в котором ангелы существуют сейчас, ибо все они в единой любви, в едином сознании, в единой воле, едином совершенствование будут существовать, на Бога взирать с любовным вожделением, которое ненасытимо, даже если некое домостроительство, то есть геенна, может временно действовать по причинам известным одному Богу в соответствии с определённым отрезком времени, установленным им согласно воли Его премудрости.

Бог не может забыть ни одно Свое создание и для каждой твари уготовано место в Его Небесном Царстве. Для тех же, кто не способен сразу войти в Царство, уготован период мучений в геенне огненной. Геенна страшна, но ограничена в своей продолжительности.

Исааку Сирину было чуждо мнение, согласно которому большинство людей будет мучиться в геенне огненной и лишь немногие избранник будут наслаждаться в Царствии Небесном. Он уверен, что наоборот большинство людей войдёт в Царство Небесное без опыта геенны, но не те, которые из-за ожесточения сердца и совершенного уклонения в лукавство и похоти не страдает и не сокрушается о своих ошибках и о грехах, поскольку эти люди не были наказываемы, ибо Святое Естество столь благо и милосердно, что Оно постоянно ищет пусть самую малую причину для нашего оправдания и для того, чтобы простить людям грехи их.

Учение Исаака Сирина о всеобщем спасении свободно от каких бы то ни было платонических и других чуждых христианству идей. У Исаака Сирина это учение основано на Ново-Заветном благовестии о Боге, Который хочет, чтобы все люди спаслись, оно по сути является развитием учения Апостола Павла о том, что после окончательного воцарения Бога и Отца, упражнения всякого начала власти и силы, покорения всех врагов, истребления смерти и спасительным будет, Бог будет Всем Все во всем. (1 Посл. Кор. 15:28) Для Исаака Сирина спасение всех людей - прямое следствие безграничной любви Божией к человеку, любви по которой Бог сотворил мир, воплотился и взял на Себя грехи людей, чтобы спасти их и ввести в Царство Свое, которому не будет конца.”

Итак, мы познакомились с такими яркими представителями Святых Отцов, которые излагали, открытое им учение о апокатастасисе или о всеобщем спасении.

И здесь мы должны уразуметь, как построено промыслом Божиим достижение конечной цели. Прежде всего правильно говорить о всеобщем восстановлении, собственно слово так и переводится, а не спасении. Потому что собственно спасением занимается Спаситель Иисус Христос и Он ради этого пострадал на Кресте. Он искупил весь род человеческий, всех людей, включая тех, которые мучаются в геенне огненной, искупил от проклятия. Но люди и демоны стали необратимы к покаянию, потому что Христос предложил людям путь покаяния: «Покайтеся, ибо приблизилось Царство Небесное» (Мф.4:17) - это первая Его проповедь на Земле, путь покаяния, которым человек усваивает спасение предоставленное Богом, сделанное в самом человеке, спасение сделано Христом в Его человеческой природе, которую Он принял на Себя, родившись от Приснодевы Марии и Духа Святого, что мы исповедуем в «Символе веры», это догмат Церкви. Когда Он воспринял человеческую природу во всем, кроме греха, Он соединил ее непостижимым образом неслитно и нераздельно с Божественной природой Сына Божьего. Одна Личность обладает двумя природами, двумя волями. И в этом смысле Он именуется Новым Адамом, но от ветхого Адама произошли все прочие человеки. не зависимо от их морального, духовного качества, не зависимо от их участи после смерти, они повреждены Адамом тем, что грехопадение передается через семя (53:10) всем людям, все рождаются падшими, грешными, грехолюбивыми и обреченными на мучения в аду. И можно было просто ждать, когда все попали в ад, все человечество, когда число людей для будущего века было б набрано, скажем, затем всех освободить из ада, на Страшный Суд разделить, и часть из них в озеро огненное, часть их отправить туда. Но Господь хочет, чтобы люди как можно меньше находились в мучениях, как можно меньше находились в падении и поэтому Он пришел сократить сроки пребывания и во аде и чтобы люди не попадали вообще в геенну огненную, то есть в озеро огненное. И те, которые приняли Его верой, те кто приняли Его условия, которые исполняли Его заповеди, призывали Его Имя вошли в Церковь и стали причащаться, потому что Церковь спасает людей от ада и от озера огненного, если они выполняют все условия. Был открыт опять Рай, было открыто Царствие Небесное для душ спасающихся через Церковь заслугами Христа. Но заслуги Христа спасительные дарованы Церкви и в Церкви, но большинство людей не входят в Церковь, не хотят по разным причинам: другая вера, иудаизм, ислам там, всякие языческие, философские, буддизм там, просто не принимать Христа по той или иной причине, как именно Сына Божьего и БогоЧеловека, пришедшего спасти, как Спасителя мира.

Но как Адам повлиял на всех людей и все люди умирают не зависимо от того хотят — не хотят, они не были созданы для этого, так и спасение через соединение человека с Богом во Христе передается, предназначено для всех людей и приготовлено Богом для всех людей, для каждого человека. И здесь только зависит все скорость усвоения (56:21) этого дара спасения, первые кто откликнулись. Они сразу получают этот дар, входят в Церковь и в Царство Небесное. И после Страшного Суда уже с телами воскресшими в обновленном для вечности виде становятся жителями Безконечного Царства Христа Бога с безконечной жизнью, прекрасной совершенной жизнью с Богом, в Боге. Но не все, есть вне, есть место вне Царства и по аналогии с Царством создается дихтомия, людьми придумывается дихтомия, раз есть Безконечное Царство и есть нечто вне, то есть как бы и безконечное вне царствие. И эти люди не подумали, что предполагая так, они создают вот такую мыслительную дихтомию, потому что на самом деле это не так. И что за этим следует, помимо того что перечислил Исаак Сирин, что можно Бога обвинить в нелюбви, в возмездии, всякие богохульства такие придумать, как бы косвенно возникают не зависимо уже, если ты признаешь безконечность возмездия, то значит автоматически признаешь это и налагаешь эту немощь на Совершенного Бога, который мстительный там, возмездие и так далее, но мы же знаем четко учение Церкви, Святых Отцов и Самого Бога даже, что никто из нас без греха, кроме Иисуса Христа по Человеку. Никто. То есть сути безконечные мучения заслуживают все остальные сотворенные люди, кроме Иисуса Христа. Но Господь, как говорит Писание: «пришел в мир грешныя спасти»(1 Тим. 1:15), не сказано: «часть грешных спасти, а часть грешных отправить на безконечные мучения», «пришел грешныя» - то есть всех грешников, спасти всех грешников без исключения. «Не хочу смерти грешника, но чтобы грешник обратился от пути своего и жив был.» (Иез. 33:11), Господь хочет, чтобы грешники жили, то есть у Бога нет никакого пристрастия к греху нашему человеческому или у демонов, Его любовь, Его милосердие безконечно превосходит конечность наших согрешений - это тоже учение Отцов Церкви. Только мы забываем когда прикладываем это, то есть оно превосходит поэтому все наши грехи ничто для Бога, они имеют значение для нас, потому что они удаляют нас от Бога и вот разрыв с Богом и есть не естественное, не созданное Богом противоестественное состояние, которое выбирают своей волей, сотворенные Богом, разумно-вечные существа (1:00:33) люди и ангелы, которые стали падшими и те, и те пали. Падение подразумевает возможность восстания, они пали, но могут восстать, испортились, но можно исправиться. Поэтому речь идет о восстановлении, можно восстановить. В другом месте Господь говорит: «Человекам спастись не возможно, но не Богу, ибо все возможно Богу» (Мк.10:27), то есть все возможно Богу, кроме, Бог добавил: «кроме тех, которые будут в геенне огненной, вот тех Я не могу спасти», если Бог бы заявил так, то признал Свои немощи. Понимаете, какая получается заковырка здесь, вот сотворен Божественный мир, прекрасный, то что нам даже на ум и сердце не придет насколько он прекрасен, блаженный, все там гармония сложилась и в этом мире вдруг есть место, где пусть в запаянном, в изолированном каком-то состоянии пребывает зло в лице злых носителей людей и падших ангелов, демонов и этот нарост он не временный и долговременный, а он навсегда. Получается, что Бог допускает, если верить в это, полагать такое, допускает в Своем совершенном Царстве очаг не совершенства, а именно самое что ни на есть против… (1:02:37) и Он сохраняет навсегда носителей зла, но единственно их изолирует, чтобы они не могли повлиять на все остальное. Спрашивается: Зачем? Для чего это? Какой смысл в этом? Ну, какое-то время есть смысл, можно разные смыслы приписать, но если это безконечно, в чем смысл? Кто будет радоваться: Бог или спасенные люди будут радоваться, что кто-то рядом где-то там вне стены безконечно мучается? Кто может этому радоваться, чужому мучению? Пусть заслуженному, хотя трудно сказать, человек здесь у нас украл, его сажают на какой-то срок, даже пожизненный срок - это все равно сто лет максимум и заканчивается, человек умирает в тюрьме и все. А здесь — это никогда не закончится, зачем это, что Бог хочет смотреть и любоваться, как мучаются Его противники? У нас не такой Бог. А нам сознавать, что наши папа, мама, сын, дочь, дядя, тетя и так далее, и так далее, сосед, знакомый, которых мы знали по жизни, мучаются, мы что радоваться будем? Поэтому, вопреки Священному Писанию, некоторые Отцы, как Иоанн Златоуст, великие Святые Отцы утверждали как решить эту проблему, что Бог наведет забвение на людей спасенных и они забудут о своих родственниках из земной жизни и не важно где ты взялся, где появился, от кого родился, если родители погибли, да? Но это не ложится на сердце, что это значит какой-то Альгеймер вечный? К тому же у Пророка Исаии в последней главе показано, что будут приводиться по началу, в первое время, будут помилованы такие люди сразу, которым нужно будет отрезвление взирать на мучимых людей. Поэтому мучения в озере огненном вечные, но не безконечные, потому что это тогда признание, что Бог ошибся при творении, зная что люди согрешат, Он их творит, зная что за грех будет безконечное наказание, Он их творит на безконечное наказание. Даже если бы Он их уничтожал, это было бы более гуманно, просто уничтожить, аннигилировать, но тогда надо признаться, что Бог творит Свои вечные творения ангелов и людей разумные вечные творения, предназначенные для безконечной жизни, а их надо уничтожить, как брак, то есть можем ли мы назвать Бога бракоделателем? Тогда это не совершенный Бог, а немощный, если Он сделал какой-то брак. Бог брака не делал, то что люди и демоны своей волей уклонились от Бога, это не есть вина Бога. Бог зла не создавал, зло возникло в результате вот этого свободного выбора, но Бог создал предпосылки, которые эти существа использовали для создания зла. Зло не имеет бытия, зло не имеет корней, зло не имеет сущности, оно паразитирует на бытии, а не существует. (1:06:52) зачем же это паразитирование, пусть даже в виде мучений, продлевать безконечно? Для чего, ибо в этом нет никакого смысла, иначе тут же тень ложится на Всесовершенного Неописуемого Всемогущего Бога, это не допустимо.

Остается разобраться почему все-таки эта капсула создана в виде озера огненного? И почему пребывание в ней разумно-вечных творений, которые не воспользовались первой возможностью, которая доставляет им смерть первая, она сама будет брошена за не надобностью в это озеро, и почему пребывание в озере огненном именуется смертью второй? Вот никто из Отцов не обратил внимание на то, что Иоанн Богослов передает слова Христа Бога о том, что опускание живых существ в озеро огненное называется, именуется смертью второй, это существенно важно. Зачем именовать смерть второй, чтобы отличать от первой? Да, чтобы отличать от первой тоже. но что она сама по себе является - отлучение от Бога и, если первая смерть — разлучение души с телом, то вторая - отлучение от Бога, что противоестественно, и то, и другое противоестественное, поэтому Господь же восстанавливает, побеждает первую смерть и восстанавливает соединяет души с телом обновленным для Вечной Жизни, то есть снимает кожаные ризы с тела, вот эту привязанность к природе окружающей, поэтому Господь - Победитель смерти, Господь наш Иисус Христос победитель смерти первой. Почему мы не допускаем, что Он может победить смерть вторую? Первая смерть побеждается всеобщим воскресением заслугами Христа, потому что Он Сам Себя воскресил. (1:10:00) Ну почему Ему нельзя победить вторую смерть тем, чтобы восстановить тех мучающихся в вечных и безконечных мучениях в озере огненном существ. при изменении их волеизъявления? То есть Бог содержит вот это место изоляции долго, но не безконечно, потому что Он ставит условия такие, как вот были условия через покаяние, через исполнение заповедей, хождение в Церковь, так здесь другие условия для тех, кто туда попали, тех кто не воспользовались первым блаженным способом спасения, им оставляется запасной вариант: они все претерпят мучения по делам своим, то есть соблюдается правосудие Божие, никто не скажет, что они не праведно осуждены: "идите от Меня, проклятые, в огонь вечный" (Мф.25:41), то есть во веки веков, много — много веков будете там гореть. Сколько веков не сказано, но это много, но пребывание там в этом огне по ощущению как будто навсегда. Так же и в аду было, так и там будет. Но одно дело, когда эти мучения имеют смысл в том что они переделывают, находящихся в этом огне существ, так что они меняют свое сознание, меняют свое отношение и говорят: «Нет, все-таки я хочу выйти из этих мучений.», а Бог контролирует, потому что не может быть нечто даже вне Царства Божия, потому что Царство - это место для одного, а «вне» — это место для другого, но безконтрольно Богом, Бог его тоже создал и создал его временно. Пусть очень долго, но временно, долговременно. Он контролирует, иначе какой смысл, если еще и Бог о них забудет, то какой смысл в этом? Зачем такое место существует? Рано или поздно кто-то наткнется все равно. Контролирует, значит контролирует сознание этих существ и как только у кого-то сознание под действием мучений меняется, ему предлагается способ выхода, он переводится в карантин, где идет проверка искренности его намерений и, если он изменился настолько, что уже будет не обратим ко злу, его запускают на Новую Землю, он не пойдет в Царство Небесное, он будет на Новой Земле, где Правда обитает и для него будут листья для исцеления народов и Река жизни и плоды Древа Жизни. А для членов Церкви будет причастие Телом и Кровью Христовым, им не нужно эти плоды и листья есть, они будут питаться непосредственно Самим Богом, и вот эту вот Безконечную Жизнь поддерживать, а этим нужно будет такое посредство. И рано или поздно (1:14:33) все насельники согласятся добровольно, сознательно выйти, включая сатану. Но этот процесс может длиться очень долго, говоря человеческим языком, если брать земное время, то может миллиарды лет, сиксиллиарды лет, триллионы лет, можно тут фантазировать что хочешь. Мы не знаем.

Как это связано с устроением души и духа ангельского к мучениям этим? И здесь нет никакого насилия над волей. Потому что теоретически можно допустить, что если какое-то существо не захочет выходить, то оно там бы и осталось, может остаться, но практически трудно представить себе существо, которое в невыносимом, ужасном огне захотело бы прибывать навсегда. Поэтому со стороны Бога нет ни мести, ни возмездия, это воздаяние по делам, но с шансом, реальным шансом по истечении срока воздаяния, который может быть не большой, включается счетчик на помилование, то есть, если ты захочешь выйти на освобождение с изменением, конечно, всего этого существа в благое, вечное качество по его же воле. То есть не хотел жить, каяться, спасаться, сиди в огне. Поэтому вот это предположение, что люди, если им сказать, что мучения не будут безконечными, то они расслабятся, начнут грешить, не работает, потому что, во-первых, даже учение об адских мучениях, практика показала, тысячелетняя практика Церкви, не способствует тому, что люди перестали грешить. Сейчас мир, смотрите, все знают об учении Христа, аде и что? Грешат напропалую, больше того, грех делается общественным, как в Содоме и Гоморре, всем обществом принимают - страны, государства, международные сообщества, - смертельные, смертные, страшные грехи, неверие, богохульство, отрицание Христа, Бога и все остальное, всякие пороки и так далее. Поэтому мы видим, зло как бы преобладает и Господь говорит: «Приду на землю обрящу ли веру?» (Лк. 18:8) и «Малое стадо избранных» и так далее, и так далее, и так далее. «Много званных, а мало избранных» (Мф.20:16), но это не значит, что потом званные тоже не будут переработаны, просто они пошли другим путем. Первый путь такой: он короткий, узкий, тесный, но короткий и он приводит сразу в Царство Небесное, в Жизнь Безконечную. Второй путь более длинный, более мучительный, там нужно отсидеть, а кто из вас хочет? Возьмите свечу, зажгите, приложите один любой палец своей руки и подержите на огне и вы не стерпите это даже одну минуту, то как вы будете терпеть тысячи, сотни тысяч лет, миллионы лет возможно, миллиарды лет в этом жутком огне? Для этого не надо даже безконечно, это ужасает человека, если он боится огня, то он боится его, начиная с кратковременного пребывания, не говоря уже долговременное, а не сама безконечность, для него не понятно, что такое безконечность, никто не может дать отчета себе. Вот если значит миллиарды лет - это я согласен, а вот если «никогда не кончится» - я не согласен, не думаю что найдется человек более — менее в здравом уме и отношении к себе какому-то щадящему, чтоб он согласился на миллиарды лет в огне находиться, который не может терпеть одной минуты земного огня, а это не земной огонь, там и душа, и все естество мучаются не постижимым для нас образом. Поэтому если учение о геенском огне удерживает от грехов тех, кто его боятся, так оно удерживает и, достаточно сказать, что оно очень долгое, может длиться триллионы, сискиллиарды лет, ну, если земной мерой говорить. Поэтому этого достаточно для профилактики, больше никакого возражения другого серьезного не существует, что любое возражение, что просто так Бог сказал, так написал, нет этого, зато косвенно сразу видим Бога в немощи, в не любви (1:20:56), в изменчивости, ну в общем в любых каких-то немощах, которые Ему не свойственны. Бог безпристрастен, Он есть Любовь, сказано, и здесь: «Милость и суд воспою Тебе, Господи.» (Пс.100:1), мы знаем это. Милость и суд, и суд - это как бы подведение итогов земной жизни и воздаяние за земную жизнь, но земная жизнь имела начало и конец, поэтому и воздаяние за нее должно иметь начало и конец этого воздаяния в мучениях, что справедливо и логично и соответствует Божественной Любви, и так далее. А милость — безгранична, поэтому воспеваем правосудие, но воспеваем милость, потому что милость распространяется не только на сейчас спасенных, а и на тех, которые будут восстановлены, как из огня: «впрочем сам спасется, как из огня». И значит слова Апостола Павла: «да будет Бог все во всем.» (1 Кор.15:28), не соответствуют действительности. Все во всем, кроме, оговорка, - тех кто в озере огненном, ибо Бог не может быть в тех, кто мучается. Но Бог не может терпеть, чтобы в Его Безконечном Царстве, которому не будет конца находилось какое-то запаянное место с носителями зла и со злом, потому что получается, что Он утвердил их выбор навсегда, именно Бог утвердил их выбор навсегда. Вот они избрали быть без Бога, Он говорит: «Ну вот и живите безконечно без Меня», человек может на такое решиться, простой человек, Бог не может никогда, это не Его уровень Любви, Доброты, Благости, Благость не может на такое решиться.

Поэтому единственное объяснение существование озера огненного — это исправление. Не зря же все эти тюрьмы назывались «исправительными учреждениями», здесь-то они не исправляют, но как бы называются, хотя бы намерения, а здесь — это исправительная, мучительно — исправительная область, тогда это оправдано, потому что рано или поздно все выйдут и по выходу последнего исправлению его, восстановлению его в должном качестве, все возрадуются и это будет аннигилировано, уничтожено, смерть вторая будет побеждена опять-таки силой и заслугами Царя Безконечного, который будет Новое Имя носить, Иисус Христос в безконечности и Царство будет только Царством. Нигде не будет «вне», никакой смерти не будет вообще, ни первой, ни второй, ни какой-то иной, потому что смерть и ад исчезнут, будут аннигилированы, также как и геенна огненная, вот это озеро огненное аннигилированы. И если бы нашелся кто-то, кто согласился оттуда не выйти, то скорее всего он был бы аннигилирован. Ну, я думаю, просто такой никто не найдется, потому что все там будут в здравом разуме, в здравом осознании и будут терпеть все это, не терпя и мечтая только поскорее оттуда избавиться, ибо любое творение так устроено, что оно хочет избавиться от мучений, никто из нас не хочет мучиться ничем, ни болезнями, ни скорбями, ни болями, тем более такими ужасными в огне. А огонь так действует, что он сжигает, не сжигая, вот этот вечный огонь, долговечный, но не безконечный, потому что нет смысла без конца исправлять неисправимое, тогда уже точно не исправимое, вот тот кто без конца исправлять, тот не исправимый. Но Господь все промыслил и, прежде чем сотворить ангелов и людей, Он все промыслил, Он увидел грехопадение людей, предоставил путь спасения через Христа, через Голгофу, и в том числе и всеобщее восстановление, Он все это продумал, а нам теперь открывает просто, что вот выбор у вас есть: такой выбор, такой выбор. Избирая, изберите чтобы жить сразу, изберите, нет люди избрали смерть, сказано: «в тот день в который вы вкусите от этого плода, смертью умрете» (Быт.2:17), люди умерли смертью, последовала смерть физическая, первая смерть. То есть отдаление от Бога и физическая смерть — это первая смерть, удаление от Бога и физические мучения цельного уже человеческого существа воскрешенного и ангела падшего — это смерть вторая. (1:26:53) и смерть первая имеет начало и конец, и смерть вторая имеет начало и конец, они будут упразднены, исчезнут, не будет больше смерти, не будет угрозы смерти, не будет угрозы падения, не будет угрозы появления греха, противления Богу, желания не существовать, все это исчезнет навсегда.

Это истинный апокатастасис. Это истинный по всем деталям, по всем смыслам.

И получить такое откровение от Бога великая милость Божия, но оказывается я уже получил откровение, потом уже стал искать и узнал, что люди есть, которые раньше меня стали над этим задумываться и вот есть такой, он возглавляет «Православную энциклопедию» там, издается такая книга, Дмитрий Смирнов такой человек, и он в 2017 году выпустил в двух частях по полтора часа и полтора часа во второй части ответы на вопросы, он выпустил на Ютубе есть эта запись, можете набрать «Дмитрий Смирнов и всеобщее восстановление или апокатастасис» и вы найдете это, я советую вам прослушать, потому что там интересные вопросы, ответы.

Так вот там один из участников задал вопрос: «А вот получается, что Бог лишает меня возможности попасть туда в геенну огненную и там безконечно мучиться?».

Бог не лишает такой возможности, чтоб попасть туда ты попадешь, не проблема, вопрос захочешь ли там пребывать без конца? Думаю, никто не захочет. Поэтому теоретически можно что угодно думать, практически будет так, как Бог промыслил, а Он промыслил конечность всякого вида зла, даже закупоренного, запаянного, закукленного, как угодно назвать, в Его Безконечном Царстве, оно будет упразднено, иначе не понятно.

 Поэтому и смерть первая, ангелы воюют с ангелами, они не могут убить друг друга, ангелы не уничтожают друг друга, а вытесняют, вытесняют, вытесняют и в конце концов все будут вытеснены в озеро огненное. потому что они сейчас необратимы, то есть через покаяние ангелы необратимы падшие уже. Люди тоже убивают друг друга, но это только лишь разлучение души с телом, а не уничтожение, то есть они не могут уничтожить друг друга. А по всеобщему воскресению, они не смогут уже убивать друг друга, поэтому с этими телами уже будут вытеснены не согласные с Богом, с Его программой, с Его промыслом будут вытеснены туда на особое действие промысла через очищение через мучения, может быть очень долгие, это как решит сам мучимый человек, но после положенного срока за его земные злодеяния, он отсидит какой-то срок там, один Бог знает какой, сразу же включается возможность выхода. А вот выйти — не выйти зависит только от него, Бог свободен от обвинений в не любви, и так далее. «Милость и суд воспою Тебе» (Пс.100:1). И правосудие воспевается, и милость воспевается во всем, и воля Божия не нарушается: «Не хочу смерти грешника» (Иез.33:11), Бог пришел в мир грешных спасти, а они - тоже грешные, и Он их тоже спасет. Аминь!